
LES LIEUX SAINTS 
DE CHRÉTIENTÉ 
EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT 
REDÉCOUVERTS PAR LES 
RUSSES ORTHODOXES

Centre de pèlerinage 
du Diocèse de Chersonèse 
2022

Par Nicolas Nikichine, 
prêtre orthodoxe





3

LES LIEUX SAINTS MIRACULEUSEMENT  
REDÉCOUVERTS PAR LES ORTHODOXES
 
Il y a vingt ans, un vrai miracle s’est produit dans la vie orthodoxe en Oc-
cident  : toute une série de lieux saints ont été redécouverts par l’Église or-
thodoxe et assimilés par elle. Cet événement peut être considéré comme une 
révolution dans la vie spirituelle, dont l’ampleur, comme pour la Révolution 
d’Octobre 1917, ne sera pleinement reconnue qu’après de nombreuses années.

Cela ne s’est pas fait d’un seul coup. Il a fallu des années d’un travail 
minutieux pour chacun de ces lieux, une approche méthodologique com-
plexe pour déterminer leur authenticité et de nombreux pourparlers avec 
l’Église catholique afin d’obtenir son accord pour que les pèlerins russes 
puissent y organiser des célébrations et des offices religieux. 

Et c’est ainsi qu’on a pris conscience, en 1997, que la France n’était pas 
seulement un haut lieu de culture, mais aussi une concentration de lieux 
saints. Nous qui, traditionnellement, parlons de la Russie comme d’un pays 
théophore, nous devons soudain admettre que la France est à juste titre ap-
pelée la fille aînée de l’Église, voire sa fille bien-aimée. Car si le prince russe 
Vladimir est devenu chrétien à la fin du Xe siècle[1], l’histoire chrétienne de 
la France en tant qu’État remonte au roi Clovis à la fin du Ve siècle ; mais le 
christianisme s’y était implanté dès les temps apostoliques.

 

QUELS LIEUX SAINTS ORTHODOXES[2] EN FRANCE,  
ET OÙ SE TROUVENT-ILS ? 

Comment des reliques de portée universelle se sont-elles retrouvées 
sur le territoire français ? 

La Gaule faisait partie de l’Empire romain. Nous sous-estimons le ni-
veau de développement de la civilisation et de la culture romaines : l’apôtre 
Paul n’a pas eu besoin de traverser des forêts ni de franchir des rivières sur 
des radeaux. Dès les premiers siècles de notre ère, des routes empierrées 
reliaient Rome et la Grande-Bretagne, l’Espagne et Byzance, jalonnées par 
des auberges où il était possible, si besoin était, de se restaurer et de passer 
la nuit. La Gaule, qui recouvrait grosso modo le territoire de la France ac-
tuelle, avait été illuminée par la foi chrétienne dès les temps apostoliques. 
Les premiers saints, selon la tradition, étaient arrivés en Gaule à l’époque 
des apôtres. Une partie des reliques avait été reçue par les rois et empereurs 
en cadeau, d’autres avaient été apportées au temps des grandes croisades.

Citons les principales.

[1]. En 988 (Note du traducteur)
	
[2]. L’auteur emploie ici le mot « orthodoxe » pour désigner les lieux saints d’avant le 
schisme de 1054 (NdT)



4quels lieux saints orthodoxes en france, et où se trouvent-ils ? 

– 1 –
LES RELIQUES DE LA SAINTE 
IMPÉRATRICE HÉLÈNE,  
ÉGALE AUX APÔTRES  
Elles reposent en plein centre de Paris 
depuis 1820, dans l’église Saint-Leu-
Saint-Gilles. Avant, du milieu du IXe 
siècle jusqu’à la Révolution de 1789, 
elles se trouvaient dans un monastère  
du diocèse de Reims. La redécouverte  
de ce lieu saint a été la première étape 
qui nous a ensuite menés vers les autres 
en France.

– 2 –
LA COURONNE D’ÉPINES 
DU SAUVEUR
La Couronne d’épines du Sauveur, 
assurément la principale relique 
en France, a été achetée au XIIIe 
siècle, en 1238, durant le règne 
de Louis IX, déclaré saint par 
l’Église catholique, puis ramenée de 
Constantinople à Paris. On a édifié 
une chapelle pour l’y sauvegarder, 
la Sainte-Chapelle (en russe Святая 
Часовня), remarquable monument 
d’art gothique. Après la Révolution 
française, ce lieu est devenu un musée ; 
on n’y célèbre plus d’offices religieux. 
Depuis 1804 jusqu’à l’incendie de 
2019, la Couronne était gardée dans 
le trésor de la cathédrale Notre-Dame 
de Paris, ne sortant pour la vénération 
des fidèles qu’en certaines occasions 
exceptionnelles.



5

– 4 –
LE VOILE DE LA MÈRE DE DIEU
Depuis le IXe siècle, le Voile de la Mère 
de Dieu se trouve dans la cathédrale 
de Chartres, à quatre-vingt-dix 
kilomètres de Paris. Selon la tradition, 
la Très Sainte Vierge le portait lors 
de l’Annonciation et la de Naissance 
du Sauveur. Ce voile a été offert 
par l’impératrice de Byzance, Irène, 
à Charlemagne. Et c’est le petit-fils de 
celui-ci, Charles II le Chauve, qui l’a 
déposé dans la cathédrale de Chartres. 

– 3 –
LA TUNIQUE DU SEIGNEUR
La Tunique du Seigneur se trouve 
à Argenteuil, à seize kilomètres 
de Paris. C’est le vêtement sans 
coutures de Jésus-Christ, tissé par la 
Mère de Dieu, que le Sauveur portait 
en montant au Golgotha. En l’an 800, 
l’empereur Charlemagne l’a offert à sa 
fille Théodrade, prieure au monastère 
d’Argenteuil. C’est une relique insigne ! 
Une petite partie de la Tunique, offerte 
il y a quatre cents ans au patriarche 
Philarète par le shah de Perse, a servi 
à bénir la nouvelle dynastie des 
Romanov. Et celle-ci, durant les trois 
cents années où elle a régné sur la 
Russie, a sorti le pays de la ruine du 
Temps des troubles pour le conduire, 
au début du XXe siècle, jusqu’aux plus 
hauts sommets dans le monde, tant sur 
le plan économique qu’artistique ou 
scientifique.



6quels lieux saints orthodoxes en france, et où se trouvent-ils ? 

– 6 –
LA CEINTURE  
DE LA MÈRE DE DIEU
 L’une des ceintures de la Très Sainte 
Mère de Dieu est conservée dans la 
collégiale Saint-Ours de Loches, près 
d’Amboise, dans la vallée de la Loire. 
Depuis des siècles, les jeunes femmes 
viennent prier en ce lieu pour obtenir 
la grâce d’avoir des enfants.

– 5 –
LE VÉNÉRABLE CHEF DU 
PRÉCURSEUR JEAN LE BAPTISTE
Le Vénérable Chef de saint Jean 
le Précurseur a été transporté de 
Constantinople à Amiens durant les 
croisades. Il repose dans l’immense 
cathédrale gothique d’Amiens, la 
capitale de la Picardie, à cent-cinquante 
kilomètres de Paris. On voit la face 
avant de la tête, côté visage.



7

– 7 –
LES RELIQUES DE SAINTE 
MARIE- MADELEINE,  
ÉGALE AUX APÔTRES
Les reliques de sainte Marie-
Madeleine, égale aux apôtres, se 
trouvent dans l’église de la Madeleine 
à Paris. Elles représentent une partie 
de celles qui sont conservées dans 
la basilique de Saint-Maximin ; 
elles ont été transportées à Paris 
en 1822 pour redonner foi et courage 
aux chrétiens après les horreurs 
de la Révolution française et les 
désastreuses guerres napoléoniennes.

– 8 –
LE VÉNÉRABLE CHEF  
DE SAINTE MARIE-MADELEINE, 
ÉGALE AUX APÔTRES 
Le Vénérable Chef de Marie-Madeleine 
se trouve dans la basilique où la sainte 
a été enterrée, dans la ville de Saint-
Maximin-la-Sainte-Baume. Selon la 
tradition occidentale, Marie-Madeleine 
passa les trente dernières années  
de sa vie à se repentir saintement dans 
la grotte de la Sainte-Baume, près de la 
ville de Saint-Maximin. 



8quels lieux saints orthodoxes en france, et où se trouvent-ils ? 

– 9 –
LES RELIQUES DE SAINT NICOLAS
La basilique Saint-Nicolas à Saint-
Nicolas-de-Port, en Lorraine, est le 
principal lieu de vénération des reliques 
de saint Nicolas pour les chrétiens 
d’Allemagne, d’Autriche, d’Alsace et de 
Lorraine. Elles ont été prélevées dans le 
lot de reliques apportées à Bari en 1098, 
et qui y sont toujours conservées. Et c’est 
justement d’ici, de Lorraine, qu’est 
partie la coutume d’offrir des cadeaux 
pour la fête de saint Nicolas. Durant les 
guerres de Religion (protestants contre 
catholiques aux XVIe-XVIIe siècles), les 
protestants ont reporté cette touchante 
tradition sur « l’enfant Jésus-Christ », 
lors de la Nativité. Au XXe siècle, avec 
l’affaiblissement de la foi aux États-Unis 
et en URSS, où la fête de Noël a disparu, 
est apparue la représentation païenne 
du père Noël (on ne sait rien sur son 
lieu d’apparition : Laponie, Finlande, 
Oustioug…).

Chaque relique a son histoire per-
sonnelle, pleine d’épisodes difficiles 
à démêler. La sainte France garde son 
cœur chrétien, la vénération des saints 
et des lieux saints a été largement ré-
pandue chez les catholiques au Moyen 
Âge. Cependant, une grande quantité 
de reliques a été détruite par les pro-
testants durant les guerres de Religion, 
bien avant la Révolution française. Leur 
vénération au sein du peuple dans son 
ensemble a été stoppée par cette der-
nière (1789), de nombreux monastères 
ont été pillés. Mais le simple fait que ces 
reliques de dimension universelle aient 
été conservées jusqu’à nos jours et non 
pas dispersées comme cela s’est fait au-
paravant, est déjà significatif. 

Il se trouve toujours des gens pour 
les révérer et conserver le souvenir de 
leur provenance. Ils sont surpris et heu-
reux de voir l’afflux de pèlerins venus de 
Russie, de constater notre intérêt pour 
ces reliques presque oubliées. Compre-
nant combien elles nous importent, ils 
nous racontent leur histoire ainsi que 
les témoignages de la Tradition, ils nous 
aident, nous les orthodoxes, autant qu’ils 
le peuvent, malgré l’opinion de la socié-
té civile. Et voilà que ces saints objets 
ouvrent une autre perspective, plus éle-
vée, dans les relations interpersonnelles 
et interreligieuses entre les orthodoxes 
russes et les catholiques français.

Pour nous les orthodoxes qui vi-
vons en Occident, l’accès aux plus hauts 
lieux saints n’a été possible qu’il y a peu, 
offrant une nouvelle ressource, inatten-
due, à notre vie spirituelle. Le monde est 
devenu beaucoup plus ouvert, les gens 
peuvent se déplacer plus librement. C’est 
pourquoi notre but est de découvrir et 
d’identifier les lieux saints de France, de 
les rendre plus accessibles, de nous assu-
rer de leur importance et de leur authen-
ticité, en utilisant l’analyse de toutes les 



9

données historiques existantes, ainsi que les témoignages oraux et les docu-
ments. Nous allons parler plus en détail de notre méthode.

LA VÉRIFICATION DE L’AUTHENTICITÉ DES RELIQUES

Avant de décrire chaque relique, nous vous présenterons notre métho-
dologie quant à leur désignation et à leur identification. L’histoire garde des 
documents et des témoignages que nous étudions attentivement. Mais, pa-
rallèlement aux documents historiques, tirés des archives, aux témoignages 
et aux données de la recherche en archéologie ou en sciences naturelles, 
nous utilisons aussi ce que nous appellerons « les arguments spirituels », ou 
plus précisément les témoignages de la sainte Tradition de l’Église. Nous 
devons présenter au lecteur orthodoxe l’antique Tradition occidentale, qua-
siment inconnue en Russie.

Il peut s’agir d’événements historiques miraculeux, comme le recul ino-
piné d’armées ennemies ou la naissance d’héritiers royaux, d’enfants longue-
ment attendus et venus au monde après des implorations en tel ou tel lieu 
saint. Cela peut être aussi la mise en construction de grandes cathédrales ou 
églises, qui dépassent de toute évidence l’échelle de la ville ou du village où ces 
faits sont survenus, le tout étant rapporté par la Tradition, tant orale qu’écrite.

Pourquoi, par exemple, cette immense et majestueuse cathédrale dans 
la petite ville d’Amiens ? Cela ne peut s’expliquer que par la présence d’une 
authentique relique en ce lieu, un fragment du Saint Chef de Jean-Baptiste 
le Précurseur. En priant devant elle, bien des gens ont obtenu guérison et 
résolution de leurs problèmes. Des flots d’offrandes se sont déversés là en 
signe de reconnaissance, puis, par puissantes vagues successives, ont donné 
ce chef-d’œuvre de l’architecture du Moyen Âge, l’une de ses « merveilles ». 
Durant la Première Guerre mondiale la bataille de la Somme s’est déroulée 
près d’Amiens, bataille au cours de laquelle les pertes des deux côtés se sont 
élevées à un million cinq cent mille hommes, l’artillerie ayant tout détruit 
aux alentours sans qu’un seul obus ne tombe sur la cathédrale !

Nous évoquerons différentes étapes historiques, parfois contradic-
toires, de la découverte des reliques. 

Une tradition présente les croisés comme de cruels pillards. C’est par 
eux cependant que la Couronne d’épines a été rapportée de Constantinople 
à Paris en 1239. Peut-être ont-ils été les armes de la Providence divine ? Bien 
des choses qu’ils n’ont pas emportées dans ce qui est l’actuelle Turquie est 
désormais inaccessible à la vénération des chrétiens. Tandis que la Couronne 
d’épines est devenue une source de grâce pour toute la France. 

Nous envisagerons dans ce court essai les différents aspects des événe-
ments, et nous vous ferons partager ces trésors de connaissances historiques 
et spirituelles.



10

PARIS : ÉGLISE SAINT-LEU-SAINT-GILLES : 
LES RELIQUES DE SAINTE HÉLÈNE

Sainte Hélène (Flavia Iulia Helena 
Augusta) a été impératrice de Rome, 
mère de l’empereur saint Constantin, 
égal aux apôtres. Dans sa jeunesse elle 
a été, selon la terminologie contem-
poraine, « l’épouse civile » du futur 
empereur romain Constance Chlore 
(Constantius Chlorus), à qui elle a don-
né un fils, le futur empereur. La plupart 
des chrétiens la connaissent pour avoir 
découvert la Vraie Croix du Sauveur à 
Jérusalem. Pour l’orthodoxie russe, on 
lui doit encore deux miracles insuffi-
samment célébrés.

Le reliquaire contenant les reliques de la Sainte Hélène, égale aux apôtres.  
Eglise Saint-Leu-Saint-Gilles (Paris)

PARIS



11

1-	 Mère de Constantin, c’est elle 
qui a éduqué l’empereur qui a mis fin aux 
persécutions des chrétiens.

2-	 Elle n’a pas seulement décou-
vert en 325 la Vraie Croix et les reliques de 
la Passion du Christ en Terre Sainte. Elle 
a aussi, à 80 ans, découvert — fouillé, la 
Terre sainte où elle a également construit 
de nombreux édifices religieux. Cela a 
donné à l’Église orthodoxe, épuisée par 
la querelle arienne, ce qu’on appelle en 
langage sportif « un deuxième souffle ». 

 Elle est revenue à Rome avec une 
partie de ces reliques.

Les reliques de sainte Hélène ont 
été les premières que les orthodoxes ont 
redécouvertes en France. Un premier of-
fice de vénération orthodoxe y a été célé-
bré le 28 septembre 1997. Les reliques de 
la sainte se trouvaient depuis 1820 (!), et 
ce jusqu’en 2002 (ou 2003), dans un simple 
coffret en bois à cinq mètres au-dessus de 
l’autel de l’église Saint-Leu-Saint-Gilles 
(91 rue Saint Denis). Et remarquez bien 
que ce n’est pas seulement un petit frag-
ment, mais le torse entier (sans la tête 
ni les membres). Le reliquaire se trouve 
à quinze minutes à pied de la cathédrale 
Notre-Dame de Paris et à cinq minutes du 
métro Châtelet, accessible à la vénération 
jusqu’à aujourd’hui.

L’HISTOIRE DES RELIQUES
DE SAINTE HÉLÈNE

Dans le coffret reliquaire de l’église 
Saint-Leu-Saint-Gilles se trouve le torse 
embaumé de la sainte impératrice ; ou 
plus précisément, la partie qu’il a plu à 
Dieu de préserver après son inhumation 
à Rome en 328 et ce qui en est resté, une 
fois prélevés les morceaux cédés à dif-
férentes églises pour la vénération des 
fidèles, ou également offerts aux dévots 
de la sainte.

Icône peinte par une des premières pèlerines 
à avoir découvert les saintes reliques

L’église Saint-Leu-Saint-Gilles

paris : église saint-leu-saint-gilles :  
les reliques de sainte hélène



12LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

À titre de comparaison, il est admis par tous que le principal lieu où 
aller se recueillir devant saint Serge de Radonège est la Laure de la Trini-
té-Saint-Serge (à Serguiev Possad), pour saint Séraphim de Sarov il faut aller 
à Divéievo, eh bien ! pour vénérer les reliques de sainte Hélène, on doit se 
rendre à Paris.

Il nous semblerait plus facile, à nous les orthodoxes, d’admettre que 
sainte Hélène repose à Jérusalem où ses efforts ont permis de retrouver la 
Vraie Croix du Seigneur, ou à Constantinople, la nouvelle capitale de l’Em-
pire où son fils a été enterré, ou à Rome où il y a toujours eu de nombreux 
lieux saints. Mais pas dans cette ville souvent nommée la nouvelle Babylone. 
C’est pourquoi l’histoire des reliques apparait non seulement surprenante 
mais inimaginable. Avant de vous en faire part, en nous appuyant sur d’an-
tiques sources, nous nous rappellerons que le Dieu d’amour veut que tous les 
hommes soient sauvés et parviennent à la connaissance de la vérité. Là où 
le péché abonde, c’est justement là qu’Il envoie une grâce particulièrement 
abondante. 

DE ROME À HAUTVILLERS

Les reliques de sainte Hélène sont parvenues à Paris après la Révolu-
tion française. Jusqu’à cette date et depuis des siècles, elles constituaient 
la gloire du monastère Saint-Pierre d’Hautvillers, dans le diocèse de Reims. 
Disons d’abord comment elles ont été rapportées de Rome dans cette petite 
commune.

Dans les années quarante du IXe siècle, dans ce monastère fondé au mi-
lieu du VIIe siècle, vivait le moine Theutgise. Celui-ci souffrait d’une longue 
et grave maladie, et les médecins ne lui laissaient aucun espoir de guérison. 
Theutgise fit alors le vœu, s’il survivait, de partir en pèlerinage à Rome, où 
se trouvaient les reliques des saints premiers apôtres, de sainte Hélène et 
d’autres. Sa maladie ne faisait qu’empirer, il semblait être à l’article de la 
mort. En dernier recours, il s’adressa en prière à sainte Hélène et, rassem-
blant ses dernières forces, se mit en route. Il était à peine sorti du monastère 
que sa maladie se dissipa et qu’il se sentit complétement guéri. On peut ima-
giner l’état d’exaltation dans lequel il arriva à Rome.

Theutgise pria en de nombreux lieux saints de la chrétienté. Il revint 
souvent dans la basilique Saints-Marcellin-et-Pierre, martyrs du IIIe siècle, 
où se trouvaient les reliques de sainte Hélène et où il ressentait une fer-
veur indescriptible. Dieu seul sait comment lui vint l’idée de s’emparer des 
saintes reliques, mais il était persuadé que telle était la volonté divine et 
que c’était le Seigneur lui-même qui lui présenterait l’occasion favorable. Un 
jour, resté seul dans l’église après les prières du soir, attendant sa fermeture, 
il prit les reliques, les enveloppa dans son manteau et sortit. De retour à son 
auberge, il plia rapidement bagage, et il reprit le chemin de la France dès le 
lendemain matin. Une fois loin de Rome, assuré qu’il n’était pas poursuivi, 
les larmes aux yeux, il montra son trésor à ses compagnons de route.



13

 Le retour des pèlerins fut marqué par de nombreux miracles, comme si 
sainte Hélène elle-même donnait sa bénédiction aux voyageurs. Nous n’en 
raconterons que quelques-uns.

Au matin du troisième jour, un jeune homme à qui Theutgise avait 
confié la garde des précieuses reliques, tenta comme d’habitude de les 
mettre sur le dos de son âne. Mais, à sa grande surprise, il ne put pas même 
les soulever de terre tellement elles pesaient lourd. Après plusieurs ten-
tatives, persuadé que ses efforts étaient vains, il s’empressa auprès de 
Theutgise en s’écriant : 

— Sainte Hélène ne veut pas aller plus loin ! 
Troublé, notre moine s’en approcha et resta longtemps sans savoir 

que faire. Il s’empara avec crainte du sac contenant les reliques, mais fut 
bien étonné de les soulever et de les poser sur l’âne sans effort particu-
lier. Tous reprirent la route. Au bout d’un certain temps, le jeune serviteur 
avoua avoir gravement péché cette nuit-là et s’être approché des reliques 
sans s’être repenti.

Arrivés près de la rivière Taro, toute bouillonnante, les pèlerins hési-
taient à passer à gué. Quand soudain, l’âne chargé des reliques s’avança et 
entra hardiment dans l’eau. L’âne sur lequel était monté Theutgise le suivit. 
Les autres voyageurs furent saisis de stupeur. Les deux ânes arrivèrent de 
l’autre côté : Theutgise était trempé jusqu’aux os tandis que l’autre âne, celui 
qui portait les reliques, n’avait que les pattes mouillées. Le reste de la troupe 
ne voulut pas traverser à cet endroit et dut faire un détour de plusieurs kilo-
mètres pour trouver un gué plus facile à franchir.

Lors du passage de la caravane dans les Alpes, en trébuchant, une 
femme glissa d’un escarpement et plongea dans l’abîme. Tous alors de 
s’écrier : « À l’aide, sainte Hélène ! Sainte Hélène, au secours ! » Et la femme 
put soudain s’agripper à un rocher qui arrêta sa chute. Quand on parvint, 
avec des cordes, à la ramener, on s’aperçut qu’elle n’avait aucune blessure. 

Arrivés dans un village du diocèse de Langres, les pèlerins placèrent 
les saintes reliques dans la petite église pour qu’elles y soient vénérées. Une 
femme aux jambes toutes tordues y vint en rampant à moitié. À peine s’en 
approcha-t-elle que ses muscles retrouvèrent leur souplesse et qu’elle put à 
nouveau marcher. Dans un autre village, en Auvergne, après la vénération, 
une femme muette, les mains sèches et comme paralysées, retrouva la parole 
et la sensibilité de ses mains. 

La gloire de ces miracles se répandit dans tout le pays. De partout on 
amenait des malades et des estropiés pour qu’ils s’approchent des reliques. 

À HAUTVILLERS

Quand, enfin, Theutgise revint dans son monastère, beaucoup eurent 
du mal à croire ce qu’il racontait, en dépit des innombrables miracles. Le vol, 
accompli de nuit, la fuite, l’absence de témoins, autant de circonstances qui 
suscitaient le doute quant à l’authenticité des reliques. 

paris : église saint-leu-saint-gilles :  
les reliques de sainte hélène



14LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

—	 Comment les précieux restes de l’impératrice Hélène pouvaient-ils 
être tombés entre les mains d’un simple moine ? se demandaient ses 
confrères à Hautvillers. 

Une sécheresse sévissait alors, et il fut décidé qu’on jeûnerait trois 
jours durant au monastère en priant sainte Hélène. Les trois jours écoulés, 
il se mit à pleuvoir en abondance. Nombreux furent alors les moines qui 
crurent aux paroles de Theutgise, et on décida que la présence des saintes 
reliques au monastère était une grâce accomplie par les prières de son fon-
dateur, saint Nivard, mort en 662.

Mais au diocèse, on se disait que si les reliques de l’impératrice avaient 
été transportées en France, elles devaient être destinées à l’imposante ca-
thédrale de Reims plutôt qu’à un pauvre monastère. 

—	 Theutgise n’avait-il pas été abusé par son ignorance et sa candeur ?
—	 N’était-il pas un imposteur soucieux d’enrichir son monastère ou 

lui-même, comptant sur la crédulité des gens ?
Telles étaient les questions que se posaient les savants d’Hautvillers et 

du diocèse de Reims. Leur but était noble : connaissant la naïveté du peuple, 
ils voulaient éviter toute confusion éventuelle, au cas où on prouverait qu’ef-
fectivement il y avait eu tromperie.

On convoqua une réunion au cours de laquelle, eu égard aux témoi-
gnages des historiens ecclésiastiques, on s’assura que sainte Hélène avait 
bien été enterrée à Rome, à l’endroit correspondant à la description faite 
par Theutgise. Au monastère on décida d’envoyer à Rome une commission 
constituée de trois personnes, deux savants hiéromoines et un moine. Nous 
possédons des témoignages sur la mission qui leur fut confiée : ils devaient, 
à petit bruit, s’informer au sujet des reliques de la sainte : avaient-elles dis-
paru de Rome ? et au cas où le récit de Theutgise correspondrait à la vérité, 
régler la question avec le pape. La commission revint quelque temps après, 
confirmant tout ce qu’avait dit Theutgise. Bien plus, le pape Léon VI, infor-
mé des faits miraculeux qui avaient accompagné le transfert des reliques en 
France, conscient qu’il s’agissait d’une manifestation de la Providence, offrit 
en plus au monastère, en signe de réconciliation, des fragments de reliques 
d’autres saints. 

Les bruits selon lesquels les reliques de sainte Hélène se trouvaient 
à Hautvillers parvinrent au roi Charles le Chauve, en même temps que le 
récit des miracles accomplis. Il convoqua Hincmar, l’archevêque de Reims, 
et d’autres évêques, en annonçant que ses dignitaires et lui avaient du mal à 
croire que le corps de l’impératrice ait pu être subtilisé à Rome et transporté 
en France sans encombre. 

Après avoir longuement délibéré, le roi et l’archevêque décidèrent de 
soumettre Theutgise à la question, de façon à ce qu’aucun doute ne soit plus 
permis. On fit savoir au moine qu’il devrait se plonger dans une cuve d’eau 
bouillante, torture correspondant à ce qui se faisait à l’époque. 

Tous les moines tremblèrent en entendant cet ordre du roi. Mais 
Theutgise accepta d’endurer l’épreuve. Trois jours avant le jour fatidique, les 
moines commencèrent à jeûner et à prier sainte Hélène. En présence du roi, 



15

de l’archevêque de Reims et des courtisans, Theutgise entra dans la cuve et 
en sortit indemne. Cela mit fin aux doutes quant à l’authenticité des reliques. 
Jusqu’à la Révolution, d’innombrables pèlerins vinrent de toute la France 
pour se recueillir à Hautvillers devant les saintes reliques.

DE HAUTVILLERS À PARIS 

En 1792, apprenant qu’une commission révolutionnaire allait venir 
au monastère pour y confisquer les objets de valeur en tant que biens na-
tionaux, et qu’en même temps ils voulaient détruire les reliques des saints 
comme étant des « survivances nuisibles », le moine dom Grossard sortit de 
leur châsse les reliques de sainte Hélène pour les cacher dans l’église de son 
village natal. Le monastère d’Hautvillers n’échappa pas au sort commun. Il 
fut détruit en 1793, et toutes les reliques restantes furent brûlées. Dom Gros-
sard fut emprisonné puis, une fois libéré, il servit comme prêtre de paroisse 
dans l’un des villages du diocèse de Reims. Quand après la période napoléo-
nienne les passions antireligieuses se calmèrent, se sentant vieillir, il cher-
cha à qui confier son précieux trésor. Les prêtres du voisinage proposèrent de 
le déposer dans leurs églises de campagne, ce qu’il refusa, ayant le sentiment 
que sainte Hélène méritait une plus digne destination. En 1820, l’archevêque 
de Paris se trouvait être le cardinal de Talleyrand-Périgord, le dernier abbé 
honoraire du monastère d’Hautvillers. Et cette même année, fut levée l’in-
terdiction posée par le pouvoir révolutionnaire quant à l’activité de l’ordre 
du Saint-Sépulcre. 

Étant donné que sainte Hélène était la protectrice de l’ordre du 
Saint-Sépulcre, et que l’église Saint-Leu-Saint-Gilles (Saint Loup Saint Égide 
dans la terminologie russe) était devenue après la Révolution le centre spi-
rituel de l’ordre, l’archevêque de Paris, Mgr Périgord, proposa aux chevaliers 
de procéder à la translation des reliques dans cette église. 

Dans la châsse, en même temps que les reliques, dom Grossard avait 
déposé les actes qu’il avait gardés concernant tous les témoignages produits 
en neuf siècles, et qui authentifiaient les reliques. Dom Grossard mourut en 
1825. 

L’ordre fut dispersé en 1823, et les reliques offertes à la paroisse. Quand 
il fut reconstitué en 1926, il ne réclama pas les restes saints. Placées dans 
la châsse, les reliques furent déposées au pied d’une croix derrière l’autel, 
celle-ci étant fixée au-dessus du maître-autel, et elles y restèrent jusqu’en 
2002 ( ou 2003). 

Les passions politiques avaient bien failli les emporter une nouvelle 
fois quand, durant la Commune de Paris (en 1871), l’église avait été pillée, 
les statues et vitraux cassés, les reliques mises en tas et brûlées. Mais au mo-
ment où les soldats s’emparèrent de la châsse avec les reliques de sainte Hé-
lène, un des officiers s’écria soudain, pointant son arme sur les soldats, qu’il 
fracasserait le crâne à ceux qui ne la lâcheraient pas. L’officier en question ra-
conta plus tard au curé qu’il n’avait pas conscience de ce qu’il faisait. Et voilà 

paris : église saint-leu-saint-gilles :  
les reliques de sainte hélène



16LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

de quelle étonnante façon les reliques de sainte Hélène furent préservées.
En 1875, la châsse fut ouverte pour prélever une partie des reliques 

et les envoyer à l’église d’Hautvillers. Elles furent authentifiées et trouvées 
conformes aux investigations précédentes. Voilà cette histoire étonnante. Le 
Seigneur préserve les saintes reliques en toute occasion ou situation difficile. 

Quand, en 1986, je suis entré pour la première fois dans cette église, 
je supposais qu’il s’y trouvait simplement une partie des reliques. Il ne res-
tait plus aucun témoin vivant. Le prêtre s’est seulement rappelé : « Oui, oui, 

quelque part en haut, à cinq mètres au-dessus du maître-autel il y a bien des 
reliques, mais de quoi s’agit-il, on n’en sait rien. » Je me mis à fouiller les 
documents. Et il s’est avéré qu’en cet endroit, de par la Providence divine, 
se trouvaient bien (d’après les investigations de 1875) les restes saints de 
l’impératrice Hélène, égale aux apôtres, le torse embaumé sans la tête ni les 
membres. On les avait simplement oubliés, car aux époques de boulever-
sements (la période dite des Lumières, la Révolution française, les guerres 
napoléoniennes, etc.), les débats ne tournaient plus autour de telles ou telles 
reliques, mais autour de questions fondamentales comme l’existence même 
de la religion, et, Dieu merci, la foi avait encore été préservée. 

Ainsi, c’est nous-même, en personne, qui avons fait le travail : étudier 
l’histoire, rechercher quel roi avait transmis quelle relique, en tentant d’ob-
tenir confirmation de tout par une documentation appropriée. Le travail de 

Présentation des reliques par les chevaliers de l’ordre du Saint-Sépulcre



17

recherche historique sur les sources les plus anciennes a confirmé l’authenti-
cité des reliques, et nous avons alors entamé des pourparlers afin de pouvoir 
célébrer des offices orthodoxes devant les reliques de sainte Hélène à Saint-
Leu-Saint-Gilles. Nous y avons organisé les premiers services de prières en 
1997. Notre rêve était de célébrer des liturgies orthodoxes devant la châsse. 

Il nous a fallu longtemps pour convaincre les catholiques que c’était 
un haut lieu saint pour les orthodoxes et, en 2003, le curé a accepté que nous 
y célébrions la Divine liturgie une fois par mois, le samedi. Cette redécou-
verte des reliques de l’impératrice Hélène, égale aux apôtres, glorifiées par 
les nombreux miracles qui ont eu lieu durant le Moyen Âge à Hautvillers, 
donne de nouvelles raisons de vénérer la sainte, tant à Paris que dans tout le 
monde orthodoxe.

ARGUMENTS SPIRITUELS

1997 : La réinvention [1] des reliques de sainte Hélène et la première vé-
nération orthodoxe, tel est le troisième exploit de la sainte. La France, « pays 
de péché », a trouvé une nouvelle ressource pour sa vie spirituelle. Voilà qui 
est particulièrement important pour les centaines de milliers, si ce n’est déjà 
pour les millions de nouveaux émigrés de la post-perestroïka. Rappelez-vous 
la vie de sainte Hélène, un de ses premiers hauts faits a été la destruction du 
temple païen dédié à Vénus sur le Golgotha, temple qui avait été spéciale-
ment construit par les Romains afin d’anéantir toute possibilité de vénérer 
un saint lieu chrétien. Sainte Hélène avait ainsi de son vivant triomphé des 
dieux païens, elle les avait vaincus en détruisant leurs temples. Et peut-être 
qu’aujourd’hui, les précieux restes de la mère de Constantin le Grand se 
trouvent dans cette ville pour que sainte Hélène soit notre alliée dans la lutte 
contre le déferlement actuel de la déesse païenne Vénus, contre ceux qui se 
recommandent d’elle dans notre société contemporaine. Sainte Hélène nous 
donne un exemple de maternité, un exemple aussi de sagesse et de ténacité 
féminines. Elle témoigne de ce que peut faire un chrétien même âgé. N’ou-
blions pas qu’elle avait 80 ans au moment où elle a accompli son principal 
pèlerinage en Terre Sainte, quand elle a découvert la Vraie Croix du Sauveur 
et d’autres reliques de la Passion du Christ ! Nous nous rendons maintenant 
compte que 1997 a été un tournant important dans la conscience religieuse 
orthodoxe. Grâce à sainte Hélène, les yeux des orthodoxes russes se sont ou-
verts sur une autre France. 

Nous connaissions la France « du champagne, des huîtres et des par-
fums », et soudain nous avons vu qu’ici, parfois tout près de nous, de hauts 
lieux saints étaient accessibles à la vénération. Et c’est la réinvention des 
reliques de sainte Hélène qui nous a donné le courage de poursuivre nos 
recherches sur l’héritage historique et spirituel de la France et de ses lieux 

[1] Dans cette expression d’usage, le mot « invention » est à prendre au sens 
étymologique de « découverte » (NdT).

paris : église saint-leu-saint-gilles :  
les reliques de sainte hélène



18LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

saints. Cependant, beaucoup n’ont pas encore remarqué ni mesuré à sa juste 
valeur cette redécouverte, ni la possibilité tout à fait inattendue de venir y 
prier, y faire des célébrations, ici en France, dans l’un des principaux centres 
scientifiques et culturels du monde occidental. Nous pensons que lorsque 
l’information se répandra, de plus en plus de personnes se rendront à nos 
services religieux devant les reliques de sainte Hélène. Nous voulons venir 
régulièrement pour y célébrer la liturgie et nous tourner vers elle : 

— Sainte impératrice Hélène, égale aux apôtres, prie Dieu pour nous !



19

PARIS, CATHÉDRALE NOTRE-DAME DE PARIS : 
LA COURONNE D’ÉPINES DU SAUVEUR

À l’intérieur de la cathédrale Notre-
Dame de Paris se trouve l’une des plus 
grandes reliques de la chrétienté, la Cou-
ronne d’épines du Sauveur. Racontons 
comment elle est parvenue jusque-là. 
Nous savons que les croisés[1] prirent 
Constantinople en 1204. L’ensemble du 
butin récolté fut rapporté en Occident, 
mais pour la Couronne d’épines la ques-
tion est plus complexe. Une règle avait 
été établie, stipulant de remettre les ob-
jets les plus précieux et les plus saints à 
une commission chargée de les répartir 
entre les participants des croisades en 
fonction de leurs rangs et de leurs mé-
rites. Par ailleurs, certains d’entre eux 

étaient destinés à rester dans les églises de Constantinople. La Couronne 
d’épines, en particulier, se trouvait dans une chapelle impériale privée du 
[1] Lors de la 4ème Croisade (1202-1209), quand ont été pris Constantinople et une 
grande partie de la Grèce. (Sauf indication contraire, les notes sont de l’auteur)

La Couronne d’épines du Sauveur

PARIS



20LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

palais Boucoléon. L’empereur Baudoin[2] , à court d’argent, fit un emprunt 
auprès de marchands vénitiens en leur laissant en dépôt la Couronne, à 
condition qu’elle lui soit rendue si lui ou son représentant remboursait 
l’argent dans l’année.

C’est son cousin Saint Louis (à juste titre appelé saint)[3] qui rache-
ta la Couronne, malgré l’énorme somme demandée (près de la moitié du 
revenu annuel du royaume). L’un des arguments en faveur de son au-

thenticité tient à ce que les Vénitiens avaient accepté de la prendre en 
dépôt, au risque de perdre une somme considérable, pour ce qui n’était, 
d’un point de vue strictement matériel, qu’un « ensemble de brindilles ». 
La Couronne arriva à Paris en 1239, le paiement une fois effectué. 

L’Église orthodoxe s’est-elle posé des questions sur son authenti-
cité ? Cela n’a pas encore été le cas, celles-ci venant lorsque surgissent 
des doutes. Et les quelques personnes, les dizaines et peut-être les cen-
taines d’orthodoxes en provenance de Russie ne font pour le moment 
que prendre conscience de l’existence d’une relique insigne à Notre-
Dame de Paris. Parmi eux, certains émettent vraisemblablement des 
réserves : est-elle authentique, n’y aurait-il pas quelque erreur ? On 
sait que les protestants ont reproché à l’Église catholique d’avoir fait 
le trafic des reliques, et cela s’est en effet produit, des faux ont circulé 
sans aucun scrupule. Alors, bien sûr, on se pose la question : est-ce bien 
la vraie Couronne ? Celle qui a été posée sur la tête du Sauveur ? C’était il 

[2] Baudoin de Courtenay (1217-1273), empereur latin de Constantinople  
de 1228 à 1261.

[3] Louis IX, dit Saint Louis (1214-1270), roi de France.

En 2007 Le très saint patriarche de Moscou et de toutes les Russies Alexis II, et le futur patriarche, 
alors métropolite de Smolensk et de Kaliningrad, Kirill, ont vénéré la relique insigne du monde 
chrétien, la Couronne d’épines du Seigneur Jésus-Christ, en la cathédrale Notre-Dame de Paris.



21

y a deux mille ans ! Notre tâche a donc été, en prenant toutes les circons-
tances en compte, de savoir de façon certaine s’il était légitime de prier 
devant cette Couronne.

J’apporterai quelques arguments-clés en faveur de son authenti-
cité. On sait de façon certaine que la Couronne d’épines se trouvait à 
Constantinople, où étaient concentrées nombre de reliques, dans cette 
capitale de l’Empire romain d’Orient, la Seconde Rome. Tous recon-
naissaient en Saint Louis non seulement un saint, mais aussi un sage. 
Connaissant la réputation douteuse des Vénitiens, leur cupidité, leur 
perfidie, leur jalousie, etc., il prit des mesures de prudence exception-
nelles au moment de l’acquérir. Avant toute chose, il envoya à Constan-
tinople deux moines dominicains dont nous connaissons les noms, An-
dré et Jacques, qu’il n’avait pas choisis au hasard : l’un d’eux, qui avait 
déjà vu la Couronne d’épines, était capable de l’authentifier. Le roi posa 
ensuite une condition : quoiqu’il puisse arriver, l’un des deux devait 
toujours rester à côté.

On transporta la relique à Venise. Louis IX, qui connaissait aus-
si la versatilité de mœurs de la gent marchande et qui tenait à garantir 

La cathédrale Notre-Dame

paris, cathédrale notre-dame de paris : 
la couronne d’épines du sauveur



22LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

l’acheminement du trésor, s’adressa spécialement à l’empereur Frédéric[4] 
en lui demandant une escorte de deux cents cavaliers pour empêcher une 
quelconque tentation, éviter toute substitution ou pillage et amener à des-
tination le précieux chargement dans sa totalité et son intégrité. Le roi en 
personne vint accueillir la relique aux marches de Paris, où il vérifia de-
rechef les sceaux apposés sur le reliquaire[5] . Une fois à Paris, on déposa 
aussitôt la Couronne d’épines dans un lieu difficile d’accès, en plaçant une 
garde fidèle devant le reliquaire afin d’éliminer tout mauvais coup. 

C’est donc l’un des arguments qui plaide pour l’impossibilité d’une 
falsification. 

Un autre tient à l’aspect mystique des événements liés à la Couronne 
d’épines. Il convient de faire la différence entre la vénération religieuse et 
l’exposition des reliques dans un musée. Au musée, nous contemplons un 
objet, un article historique, nous évoquons le passé, nous ressentons des 
émotions et des sentiments, mais nous ne pouvons pas obtenir davantage. 
Quand il s’agit de reliques dans un lieu de culte, c’est tout différent. Nous 
en avons besoin non seulement parce qu’elles ont un lien avec le Sauveur, 
mais aussi parce qu’en priant devant elles, nous croyons que nos prières 
et nos demandes vont jusqu’à Dieu, et nous espérons en obtenir des ré-
ponses plus rapidement. Et cela ne vaut pas seulement pour nous, mais 
aussi, peut-être, pour d’autres qui ne sont pas encore confirmés dans l’or-
thodoxie. Et plus nombreuses sont les prières, plus nombreux sont les 
échos qu’elles suscitent d’en haut, plus le pouvoir des reliques se mani-
feste à nous de façon tangible. 

La Couronne d’épines produisit-elle des grâces en France ? Les mi-
racles qui s’ensuivirent furent si éclatants[6] qu’ils restent dans les mé-
moires jusqu’à nos jours. L’un des plus marquants, visibles, est la rapidité 
de la construction de la chapelle destinée à la recevoir. À titre de compa-
raison : il fallut près de cent ans pour construire Notre-Dame de Paris (de 
1163 à 1257 ; les tours datent du deuxième quart du XIIIe siècle), tandis que 
la Sainte-Chapelle[7] , chapelle royale, fut édifiée et décorée en cinq années, 

[4] Frédéric II de Hohenstaufen (1194-1250), empereur du Saint Empire romain  
(1215-1250), roi de Germanie (1215-1222 et 1235-1237), roi de Jérusalem (1225-1228).
[5] Un reliquaire est un réceptacle où sont conservées les reliques. Répandus en 
Europe occidentale, ils peuvent avoir différentes formes, allant de petites fioles jusqu’à 
de larges coffrets. Ils sont faits en métaux nobles, en ivoire, en bois, décorés de pierres 
précieuses, avec ornements et gravures.

[6] En 1244, Louis IX tomba gravement malade, plus personne n’espérait sa guérison. 
Il sombra dans l’inconscience et, pensant qu’il était mort, on le recouvrit d’un drap. 
Sa mère, Blanche de Castille, ordonna qu’on portât un morceau de la Croix du Seigneur, 
la Couronne d’épines et la Sainte Lance de Longin. On approcha les reliques du 
roi, qui, revenant à lui, dit : « Par la grâce de Dieu, l’Orient est venu me visiter et m’a 
ressuscité. » À partir de ce moment, son état s’améliora.

[7] La Sainte-Chapelle, construite en un temps exceptionnellement court (1243-1248), 
fut consacrée le 26 avril 1248. D’après les documents, sa construction coûta 40 000 
livres tournois, et le reliquaire 100 000.



23

pour des dimensions deux à trois fois moindres. Si l’on prend en considé-
ration la qualité des vitraux, des ornements, ils sont bien supérieurs à ceux 
de Notre-Dame. Cela veut dire que la Couronne d’épines suscita une telle 
concentration de forces, une telle unité d’efforts qu’on assista à une explo-
sion, selon le vocabulaire actuel, culturelle et spirituelle. 

Il y eut des guérisons miraculeuses. La nièce du grand mathémati-
cien et physicien Blaise Pascal[8] , incurablement malade, se trouva sou-
dain guérie après avoir touché une des épines de la Sainte Couronne. Cela 
bouleversa le savant : la science perdit pour lui de son intérêt, sa croyance 
en Dieu se renforça et il se consacra à des recherches spirituelles. La foi, 
la vie spirituelle, voilà ce qui devint le sens de sa vie. Ce miracle fut consi-
gné par l’Église catholique. 

J’apporterai un autre argument. À Paris, après tant de péripéties (ci-
tons quatre révolutions : 1789,1830, 1848, 1870, qui s’accompagnèrent de 
la profanation et du pillage des églises), la Couronne d’épines fut préser-
vée, bien qu’il restât peu de reliques. Il y en a encore, bien sûr, et de portée 
universelle[9] , mais elles ne sont guère honorées. Mais quand on sort la 
Couronne d’épines pour la vénération, les gens viennent en masse – bien 
que ce soit sans comparaison avec les foules de Russie. Et si on leur de-
mande pourquoi ils sont là, beaucoup ne savent pas quoi dire, ils sont atti-
rés, convoqués par la grâce de l’Esprit saint ici présent.

On peut considérer que c’est encore un des miracles du bienheureux 
Séraphim de Sarov[10] . En effet, en août 2003, on a solennellement fêté en 
Russie le centenaire de sa canonisation. J’avais invité à ces cérémonies la 
secrétaire du recteur de la basilique du Sacré-Cœur, Evelyne, particuliè-
rement attachée à ce saint. Elle avait été tellement enthousiasmée, qu’à 
son retour elle avait écrit un livre sur son pèlerinage à Divéiévo. Après 
quelques tentatives infructueuses d’entrer en contact avec le recteur de 
Notre-Dame, je m’adressais à elle et, deux jours plus tard, elle m’infor-
mait que le recteur donnait son accord pour un premier office de prières 

[8] Blaise Pascal (1623-1662), éminent mathématicien et physicien français, 
philosophe religieux, écrivain. Retiré en 1655 au monastère de Port-Royal, centre 
d’opposition à la déliquescence des mœurs, il s’adonna à la prière et aux réflexions 
religieuses, vivant en ascète, portant à même la peau le cilice (ceinture avec des 
clous). La polémique entre Pascal et les jésuites concernant les questions d’éthique 
religieuse date de cette époque et eut pour résultat la parution des Provinciales (1657). 
Les œuvres trouvées après sa mort devaient faire partie d’une grande composition 
destinée à défendre « la seule véritable religion chrétienne », et parurent sous le titre 
Les Pensées de M. Pascal sur la religion et sur quelques autres sujets (1670).

[9] La tunique sans couture du Sauveur à Argenteuil (dans la banlieue parisienne) ; 
les reliques du premier évêque de Paris saint Denis ; les reliques de la patronne 
de Paris, sainte Geneviève († 502).

[10] Saint Séraphim de Sarov (1754-1833), saint très populaire auquel l’auteur est 
particulièrement attaché. À Divéiévo, près de Sarov, un monastère et ses églises 
ont été restaurés au début du XXIe siècle, où sont abritées les reliques du saint, 
miraculeusement retrouvées en 1991 à Saint-Pétersbourg (NdT).

paris, cathédrale notre-dame de paris : 
la couronne d’épines du sauveur



24LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

orthodoxes devant la relique. Et maintenant, Dieu merci, il existe une 
vénération orthodoxe.

Jusqu’à l’incendie de 2019, on présentait aux fidèles la Couronne 
d’épines le premier vendredi de chaque mois et tous les vendredis de Ca-
rême avant la Pâques catholique. Les prêtres orthodoxes du Patriarcat de 
Moscou participaient aussi à la vénération. Quand cela a-t-il été rendu 
possible et de quelle façon ? 

C’est Mgr Innocent[11] qui dirigea le premier service, deux-trois 
jours après que l’accord nous a été notifié. Puis, en poursuivant nos 
discussions avec les catholiques, nous vîmes qu’ils ne contestaient ni 
ne s’opposaient à notre présence, et nous commençâmes à envisager 
la possibilité d’une vénération régulière et à débattre du protocole. La 
partie française manifesta de la compréhension envers notre désir de 
vénérer la Couronne d’épines. 
[11] Innokenti (Vasiliev), évêque du diocèse de Chersonèse  
(6 octobre 1999-9 mai 2006)

Vénération de la Couronne d’épines du Sauveur 



25

Sachant que nous dépendions de l’Église orthodoxe et que nous de-
vions nous soumettre à sa discipline canonique nous interdisant de célé-
brer en même temps que les catholiques, ils ne nous firent pas de proposi-
tions en ce sens.

paris, cathédrale notre-dame de paris : 
la couronne d’épines du sauveur



26

ARGENTEUIL : LA TUNIQUE DU SEIGNEUR

À quinze minutes en transport de Paris, 
dans la petite ville d’Argenteuil, se trouve 
la Tunique sans couture du Sauveur. 

Quel lien peut-il y avoir avec l’his-
toire de la Russie ? 

Au XVIIe siècle, le shah de Perse 
Abbas offrit à la Russie un petit morceau 
de la Tunique du Seigneur, grand comme 
une boîte d’allumettes. Le 11 mars 1625, 
l’ambassade de Perse transmit ce don 
du shah au tsar Mikhaïl Fiodorovitch 
Romanov et à son père, le patriarche 
Philarète. La question de son authenti-
cité se posa. Le shah expliquait dans une 
lettre que ce fragment avait été trouvé 
inséré dans la Croix du Seigneur durant 

la conquête de la Géorgie. Les ecclésiastiques de Moscou avaient cepen-
dant des doutes. Pouvait-on croire un non-chrétien ? D’autant plus qu’il 
n’y avait ni témoignages ni documents.

La Tunique du Seigneur, Argenteuil

PARIS

Argenteuil

Argenteuil,  
à 16 km de Paris



27

On interrogea des « startsy[1] » géor-
giens et grecs, des «experts» comme on 
dit, qui se trouvaient à Moscou. Ils témoi-
gnèrent tous d’une tradition qui voulait 
que la Tunique du Seigneur fût effecti-
vement en Géorgie. Cela ne parut pas 
suffisant au patriarche Philarète pour 
confirmer l’authenticité de celle offerte 
par le shah. 

C’était durant le Grand Carême. Le 
patriarche Philarète demanda conseil aux 
archevêques présents à Moscou. Il fut dé-
cidé de présenter le morceau de Tunique 
à la vénération, lors de veillées de prières 
pour demander des guérisons. Une se-
maine ne s’était pas écoulée que les pre-
mières commencèrent à se produire, par-
mi d’autres « miracles ». 

Cela devint un argument en faveur 
de l’authenticité de la relique. 

Le 27 mars 1625, durant la semaine 
de la Vénération de la Croix, ce fragment 
de Tunique fut solennellement déposé 
dans la cathédrale de l’Assomption au 
Kremlin. 

D’aucuns diront peut-être que nous 
nous sommes trop appesantis sur le côté 
spirituel de cette recherche d’authenticité. 
Mais jusqu’à présent aucune comparaison 
historico-archéologique n’a été faite entre 
cette relique russe et la Tunique d’Argen-

teuil. Quand les arguments des historiens s’avèrent insuffisants pour fournir 
des preuves (le Sauveur pouvait avoir plusieurs tuniques), l’Église dispose 
d’arguments spirituels. 

Bien sûr, nous aimerions provoquer et réaliser une étude comparative 
du fragment de Tunique de Moscou avec les autres reliques en tissu de la 
Passion du Seigneur, que nous connaissons. 

En effet, les tissus peuvent être de différentes textures ; le Sauveur 
pouvait avoir plusieurs tuniques. D’autant plus que par-dessus le linge qu’ils 
portaient à même le corps, les Juifs de l’époque en avaient un autre, fait d’une 
étoffe plus grossière. À Argenteuil, nous sommes en présence non pas d’un 
morceau, mais d’une Tunique entière, d’une taille compatible avec celle du 
Dieu fait homme. Malgré les outrages subis pendant et après la Révolution 
française, elle a conservé entière la partie avant et le haut du dos.
[1] En russe un starets est souvent le supérieur d’un monastère orthodoxe,  
et les « startsy » ont eu une réputation de maîtres spirituels (NdT).

La basilique Saint-Denys l’Aréopagite 

argenteuil :  
la tunique du seigneur



28LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

L’histoire de la Tunique au XXe siècle est comparable à celle du Saint-
Suaire de Turin. Les photos de ce dernier stupéfièrent le monde chrétien 
dans son ensemble. Après avoir également soumis la relique d’Argenteuil 
aux rayons infra-rouges, on découvrit avec étonnement des taches sombres, 
invisibles à l’œil nu. La disposition des taches montrait qu’elles pouvaient 
résulter des hématomes que le Portement de Croix lors de la montée au 
Golgotha avait provoqués sur le corps du Sauveur. Les résultats de l’analyse 
chimique sur la Tunique confirmèrent que les taches provenaient bien de 
sang humain. Pourquoi la Tunique d’Argenteuil n’a-t-elle pas la même noto-
riété que le Saint-Suaire ? C’est là le sujet d’une autre discussion. La France 
n’est pas l’Italie, les séquelles des révolutions impies ont mené le pays à l’in-
différence religieuse. 

En apprenant l’existence en France de la Tunique du Seigneur, j’ai été 
un peu désorienté : et alors à Moscou, qu’y a-t-il ? Mais en réfléchissant 
qu’on n’avait là-bas qu’un petit morceau de vêtement sacré, j’ai compris que 
cela ne présentait en rien une contradiction ; je le souligne encore une fois, 
àMoscou on a un petit bout et, ici, la Tunique presque entière.



29

CHARTRES : LE VOILE DE LA VIERGE

À quatre-vingt-dix kilomètres de Pa-
ris, l’une des plus belles cathédrales de 
France, celle de la Très sainte Mère de 
Dieu (Notre-Dame) de Chartres, recèle 
un trésor : le Voile[1] de la Vierge. 

Ses dimensions à elles seules nous 
stupéfient, deux mètres et demi en lon-
gueur sur un demi en largeur. Et nous 
savons que ce n’est que la moitié du tissu 
qu’il y avait en cette cathédrale avant la 
Révolution de 1789. Ce qui nous importe, 
bien sûr, en parlant des reliques, ce ne sont 
pas les dimensions, mais leurs manifesta-
tions, leur écho à nos prières. Les vraies 
reliques nous fascinent et nous inspirent 
comme une preuve de l’Incarnation. C’est 
une chose de lire, de nous représenter, de 
croire, l’évidence en est une autre.

[1] D’aucuns préfèrent parler de Tunique de la 
Vierge, mais nous associons plutôt ce terme à 
une robe enserrant le corps. Nous savons que 
dans ces temps anciens on ne cousait pas de 
robes, dans la Rome antique, par exemple, on 
portait des toges, en Inde des saris, en Judée 
un « voile », un morceau de tissu adapté en 
longueur et en largeur. Grâce à « l’habilité des 
mains », on s’en enveloppait le corps, on en 
faisait un baluchon pour transporter des objets 
ou des produits, on y enveloppait les enfants.

Chartres 

Le voile de la Vierge, Chartres

Cathédrale Notre-Dame, Chartres

Chartres,  
à 90 km de Paris

PARIS



30LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

Selon la Tradition, la Vierge était justement vêtue de ce voile au mo-
ment de l’Annonciation, et c’est encore celui-ci qu’elle utilisait pour porter 
l’Enfant Jésus. Ce qui est fondamental, c’est que ce soit justement celui-ci 
(et non pas tel ou tel parmi ceux qu’elle possédait) qui, dans l’histoire de 
France, a été à l’origine de tant de miracles retentissants.

Vitrail de la cathédrale de Chartres consacré à la vie de Charlemagne



31chartres :  
le voile de la vierge 

L’un de ces miracles est que la petite ville de Chartres (environ 40 000 
habitants) ait vu l’édification d’une gigantesque cathédrale, l’une des plus 
belles de l’art gothique, avec de merveilleux vitraux. L’immense majorité 
des gens qui viennent la voir ne savent même pas qu’elle contient cette 
relique insigne. Mais sa beauté est une raison suffisante pour qu’environ 
deux millions de personnes la visitent chaque année, et c’est encore un des 
miracles qui s’y manifeste.

Quelles preuves de son authenticité ? En 910 les Vikings, avec Rollon 
à leur tête, s’avancèrent vers Chartres dans le but de piller la ville. Sans 
garnison pour la défendre en ces jours, elle était à la merci des Vikings, les 
meilleurs guerriers de l’époque. L’évêque Gousseaume sortit sur les rem-
parts avec le Voile de la Vierge, son dernier espoir sans doute. On lit dans 
les chroniques des Vikings qu’ils furent soudain aveuglés et contraints de 
battre en retraite. Mais un plus grand, un très grand miracle survint encore. 
L’année suivante, en 911, Rollon, le chef des Vikings, se convertit au chris-
tianisme avec ses troupes et conclut un traité de paix avec le roi de France ; 
en gage de nouvelles relations pacifiques il reçut un territoire, qu’on ap-
pelle aujourd’hui encore la Normandie, la terre des Normands (normand 
signifie « homme du nord », terme dont on désignait les Vikings en Europe). 
Ce traité mit fin à près de cent ans de féroces attaques et pillages de la part 
des Vikings en France.

Rapporté de Constantinople, le Voile avait été offert en cadeau à 
Charlemagne par l’impératrice Irène. Le roi Charles le Chauve, petit-fils de 

Charlemagne (Charles Ier dit le Grand), 742-814 Irène, impératrice de Byzance, 752-803



32LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

Charlemagne, offrit le Voile à la ville de 
Chartres, où, selon la Tradition, on véné-
rait dès avant la Nativité du Christ, une 
vierge qui devait enfanter sans homme. 
Cela n’a rien d’étonnant, car dès le VIIIe 
siècle avant J.-C. le prophète Isaïe s’était 
exclamé : « Voici, la vierge sera enceinte 
et elle enfantera un fils » (Is 7.14). Et en 
effet d’autres peuples, les Gaulois en par-
ticulier, avaient eux aussi, eu leurs devins 
et prophètes nationaux. 

Il y eut ici un premier service de 
prières orthodoxe en 2002 et, depuis 
2009, des liturgies ont lieu chaque année 
autour la fête du Voile de la Sainte Mère 
de Dieu[2]. 

En prenant conscience des for-
midables et puissantes reliques qui se 
trouvent près de nous, nous commençons 
à entrevoir différemment le sens de notre 
présence en France. De nombreux émi-
grés sont venus pour gagner de l’argent, 
d’autres pour y trouver refuge, mais avec 
le temps, la grande majorité d’entre eux 
s’est révélée déçue en comparant leurs 
acquis avec ce qu’ils espéraient. Et main-

tenant que les extraordinaires lieux saints se découvrent à nous, nous nous 
posons la question : « Peut-être avons-nous effectivement été envoyés ici 
comme premiers témoins orthodoxes des lieux saints de France, et notre 
mission est-elle d’ouvrir la voie aux pèlerins russes pour qu’ils puisent des 
forces spirituelles à ces sources ? »

[2] Le 14 octobre selon le calendrier julien (NdT).

L’icône du Voile de la Très Sainte Mère de Dieu



33

AMIENS : LE VÉNÉRABLE CHEF  
DE SAINT JEAN LE PRÉCURSEUR

À Amiens, dans la gigantesque cathé-
drale de la Très Sainte Mère de Dieu[1] , se 
trouve le Vénérable Chef de saint Jean le 
Précurseur, le Baptiste du Seigneur.

Pourquoi l’une des plus impor-
tantes reliques de la chrétienté se 
trouve-t-elle dans une petite ville de 
province ? Telle est donc la volonté 
de Dieu. Nous savons bien que sur le 
chemin spirituel, de par la Providence 
divine, les derniers seront les premiers, 
et que les premiers peuvent être les 
derniers. Le Chef de saint Jean Bap-
tiste arriva à Amiens, dans une ville 
peu peuplée.

[1] Construite entre 1220 et 1288. La façade occidentale a été terminée au XIVe siècle.

Amiens

Le Vénérable Chef de saint Jean le Précurseur, Amiens

PARIS

Amiens,  
à 133 km de Paris



34LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

Je vais en rappeler l’histoire, le destin[2] . L’Église fête solennellement 
sa première, sa deuxième et sa troisième invention[3] . Mais remarquez bien 
qu’entre la décapitation de saint Jean-Baptiste et la première puis deu-
xième invention, il s’écoula cent ans, puis quatre siècles encore entre la 
deuxième et la troisième. Et durant ces intervalles, le Chef ne fut pas véné-
ré, puisque personne ne savait où il se trouvait, ce qu’il était devenu. Com-
ment parvint-il jusqu’à Amiens ? Revenant des croisades en 1206, l’un des 
clercs du diocèse, Walon de Sarton, qui voulait rapporter quelque présent, 
trouva dans des décombres un plateau d’argent avec, posée dessus, la tête 
d’un saint inconnu (il était incapable de déchiffrer l’inscription en grec). 
En parcourant les églises, il vit une icône avec les mêmes mots que ceux du 
plateau : « Jean le Précurseur – le Baptiste du Seigneur ». Il comprit immé-
diatement quelle formidable relique il possédait, et la rapporta en France. 
L’évêque d’Amiens était alors Richard de Gerberoy, connu pour sa particu-
lière dévotion à saint Jean-Baptiste. Il reconnut la relique comme authen-
tique (après les vérifications appropriées, comme nous le supposons).

Je sais qu’évidemment c’est insuffisant pour en certifier l’authen-
ticité. Mais le Seigneur, à nouveau, nous conforte dans notre foi. Dans 
les années 1960 fut pratiquée une analyse paléo-anatomique du Chef de 
saint Jean-Baptiste, dont la conclusion fut stupéfiante : la relique remonte 
aux premiers siècles après J.-C., la tête est celle d’un homme d’environ 
[2] Selon la Tradition, Hérodiade emporta la tête de saint Jean-Baptiste à Jérusalem, 
au palais d’Hérode, et l’enterra dans un lieu impur et secret. Jeanne, la pieuse femme 
de l’intendant du palais, la déposa dans un récipient d’argile et l’enterra au Mont des 
Oliviers, domaine d’Hérode qui fut plus tard acquis par Innocent, moine et dignitaire 
chrétien. Celui-ci, en creusant la terre pour les fondations d’un temple, trouva le 
récipient contenant la tête. Il fut averti par des signes miraculeux qu’il s’agissait 
du Chef de Jean-Baptiste. On ne connait pas la date de l’événement. Avant sa mort, 
craignant que la tête ne soit profanée par des infidèles, il l’ensevelit. 
Par une révélation du Baptiste lui-même, son Chef fut retrouvé par deux moines au 
IVe siècle. C’est ce qu’on nomme la première invention. L’empereur Théodose le Grand 
le transporta à Constantinople vers 390 et le déposa à sept milles de la capitale, à 
Hebdomon, où il fit élever un temple grandiose. Durant les troubles à Constantinople, 
à l’occasion de l’exil de saint Jean Chrysostome sous l’empereur Arcadius, le Chef du 
Baptiste fut transféré à Emèse, où il fut caché durant cinquante ans. En 452, le saint 
Chef, acquis par l’archimandrite Marcellus dans un monastère près d’Emèse, fut déposé 
dans une église du nom de saint Jean-Baptiste. C’est ce qu’on appelle la deuxième 
invention. 
Par peur des Sarrasins qui avaient pris Emèse en 633, on transféra la relique à Comane 
à la fin du VIIIe siècle, puis, craignant les iconoclastes, on l’enterra dans un lieu secret. 
À la reprise de la vénération des icônes, le patriarche Ignace de Constantinople eut 
une vision nocturne qui lui en indiqua l’endroit et en fit communication à l’empereur 
Michel III. Une délégation fut envoyée à Comane. Le Chef fut retrouvé (troisième 
invention) et transféré à Constantinople : on en déposa une partie dans l’église 
paroissiale, une autre au monastère Saint-Jean au Stoudios. Pendant les croisades, une 
partie du Chef et des reliques du Baptiste furent volées par un moine à Constantinople 
et rapportées à Amiens, en France.

[3] Dans cette expression d’usage, le mot « invention » est à prendre au sens 
étymologique de « découverte » (NdT).



35amiens :  
le vénérable chef de saint jean le précurseur

trente-quarante ans, d’appartenance méditerranéenne. La blessure au front 
fut assenée « post mortem » (après la mort). La convergence des arguments 
nous convainc une fois encore de l’authenticité de la relique (de même, 
en son temps, le Suaire de Turin qui laisse apparaître l’image du Sauveur, 
fut scrupuleusement étudié, et les résultats scientifiques l’authentifièrent). 

Nous savons que les voies du Seigneur 
sont insondables, et le destin de cette 
relique nous apparaît comme une des 
manifestations de Sa Providence. 

Les autorités catholiques vont-
elles facilement au contact du clergé 
orthodoxe, et autorisent-elles volon-
tiers les fidèles orthodoxes à s’ap-
procher des reliques présentes dans 
leurs églises ? 

Si l’attitude des catholiques à 
l’égard des orthodoxes n’est pas tou-
jours facile, elle est toujours bienveil-
lante. À Paris, mais également dans 
de nombreux endroits de province, ils 
sont venus à notre rencontre et nous 
ont aidés avec simplicité, en fonction 
de leurs possibilités.

En ce qui concerne la vénéra-
tion des reliques, ils ne posent au-
cune condition canonique, ils savent 
que nous ne pouvons célébrer que 
selon le rite orthodoxe, conformé-
ment aux exigences de notre dis-
cipline canonique, et si leurs lieux 
de culte sont fermés, ils nous les 

ouvrent. Lors de notre première liturgie à Amiens, le curé vint en per-
sonne déposer sur l’autel le Vénérable Chef de saint Jean-Baptiste. Nous 
étions entre trente et quarante fidèles orthodoxes. D’un point de vue ca-
nonique, l’antimension n’était en ce cas pas obligatoire. Et après cela, les 
catholiques sortirent pour nous laisser libres sur le plan spirituel, sans 
nous imposer de contraintes extérieures. 

Il n’y a donc pas d’obstacles pour l’instant de ce côté, les ecclésias-
tiques demandent seulement de respecter certaines règles, dont le temps 
convenu pour notre office, et surtout de laisser l’endroit en l’état où nous 
l’avons trouvé, car il est évident que nous en modifions la disposition, 
nous installons des icônes, un autel, des lutrins, etc., pour en faire un lieu 
de célébration orthodoxe. Le Chef de saint Jean-Baptiste se trouve dans 
un lieu de culte qui est en même temps un musée. Et comme musée, il 
doit, par exemple, fermer à midi ; ce que nous ne savions pas. Et à la fin 
de la célébration débuta la vénération, qui se prolongea au-delà de midi. 

Icône de saint Jean le Précurseur



36LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

Quand arriva midi et demi, la tension monta, non pas à cause du cler-
gé, mais de l’administration du musée. Et celle-ci s’en prit naturellement 
aussi aux catholiques, car pour elle, orthodoxes ou pas, il s’agit toujours 
de « ces cléricaux… ». Voilà le genre de malentendus qu’il y eut.



37

LOCHES (VAL DE LOIRE) :  
LA CEINTURE DE LA TRÈS SAINTE MÈRE DE DIEU

Depuis le Xe siècle, l’une des Cein-
tures de la Vierge Marie se trouve dans 
l’église Saint-Ours de la petite ville de 
Loches près d’Amboise, en Val de Loire. 
Sa présence fut marquée par de nom-
breux miracles. 

Les arguments en faveur de son 
authenticité sont suffisants pour les 
croyants, bien qu’ils puissent être ré-
futés par les historiens, les matéria-
listes et les rationalistes. L’important 
est qu’ici d’innombrables fidèles firent 
monter vers le ciel leurs prières de de-
mandes, et que des miracles survinrent 
en réponse. Nous savons peu de choses 
sur son histoire, mais les miracles opé-

rés, eux, sont bien connus depuis le Moyen Âge.
Les femmes sont venues y prier tout au long des siècles pour de-

mander la grâce d’avoir des enfants. L’une des naissances miraculeuses 
les plus connues est celle d’un héritier par l’impératrice Eugénie, la 

Loches 

La Ceinture de la Très Sainte Mère de Dieu, à Loches

PARIS

Loches,  
à 264 km de Paris



38LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

femme de l’empereur Napoléon III, qui 
jusqu’alors n’avait pas pu en mettre au 
monde.

Le premier service de prières or-
thodoxe eut lieu ici en 2014 et, depuis, 
des liturgies orthodoxes y sont célé-
brées chaque année.

Поклонение Поясу Пресвятой Богородицы, 
2018 г.

Père Nicolas Nikichine présentant la Ceinture
de la Très Sainte Mère de Dieu à la Vénération 
des fidèles, 2018

Icône de la Très Sainte Mère de Dieu  
à la Ceinture miraculeuse

Église Saint-Ours dans la ville de Loches,  
en Val de Loire



39

PARIS : ÉGLISE DE SAINTE-MARIE-MADELEINE, 
ÉGALE AUX APÔTRES

Marie-Madeleine, sainte myrophore 
égale aux apôtres, fut « apôtre des 
apôtres », la première à avoir cru et à 
s’être exclamée : « Christ est ressusci-
té ! » Confessant la Résurrection, elle 
surpassa les hommes « qui se cachaient 
par crainte des Juifs ». L’église de la 
Madeleine – ou tout simplement la Ma-
deleine – se trouve dans l’un des plus 
beaux et riches quartiers de Paris. Il est 
quasiment impossible de la manquer si 
on séjourne dans la capitale. L’habitude 
fut prise en 2003 d’une vénération or-
thodoxe devant les reliques de sainte 
Marie-Madeleine, la plus célèbre des 

PARIS

Église de la Madeleine à Paris



40LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

femmes myrophores, an-
nonciatrice de la résurrec-
tion du Christ, justement 
durant la semaine des My-
rophores, en période pas-
cale.

INVENTION DES
RELIQUES
DE SAINTE MARIE
MADELEINE 
À PARIS

En 1824, en la fête 
de sainte Marie-Madeleine, 
l’archevêque de Paris, Mgr 
Quélen, remit solennelle-
ment à la paroisse une re-
lique de sainte Marie-Made-
leine (« os femoris » ou os du 
fémur, comme il est dit dans 
l’attestation qui l’accompa-
gnait). Celle-ci est ce qu’il y 
a de plus sacré dans l’église. 
Elle se trouve actuellement 
dans un reliquaire à droite 
de l’autel principal. 

La question se pose 
de savoir comment des re-
liques de la sainte nous sont 
parvenues. Au vu de toutes 
les erreurs et mystifica-
tions, des faux qui ont eu 
cours au Moyen Âge, nous 
sommes en droit d’émettre 
des doutes. 

Par la suite, une partie de l’histoire de ces reliques est fiable, basée 
sur des témoignages historiques incontestables. La relique qui se trouve 
dans l’église de la Madeleine fut prélevée en 1781, par ordre du roi Louis 
XVI, sur l’ensemble des reliques gardées dans la crypte de Saint-Maxi-
min en Provence, et offerte par le roi à son pieux cousin Ferdinand, duc 
de Parme. En 1810, après sa conquête du nord de l’Italie et l’annexion 
du duché de Parme, Napoléon emporta à Paris tous les objets précieux 
du palais ducal, y compris ladite relique, qui se retrouva dans l’un des 
monastères de carmélites de la capitale.

Reliquaire contenant les reliques  
de sainte Marie-Madeleine, Paris



41

En 1822, après la Restauration, 
la belle-fille du duc de Parme voulut 
d’abord, en sa qualité d’héritière, re-
prendre cette sainte relique, mais finit 
par l’offrir à la prieure des carmélites. 
Celle-ci finit par la remettre à l’arche-
vêque de Paris, Mgr Quélen, qui en fit 
don à l’église dont la sainte était la pa-
tronne.

Que les reliques de sainte Ma-
rie-Madeleine aient été trouvées en 
1295 à Saint-Maximin est un fait in-
discutable. Reste à savoir comment 
elles sont arrivées dans le sud de la 
France. C’est ce que nous allons vous 
raconter.

Icône de sainte Marie-Madeleine  
égale aux apôtres

paris :  
église de sainte-marie-madeleine, égale aux apôtres



42

SAINT-MAXIMIN-LA-SAINTE-BAUME : 
LE VÉNÉRABLE CHEF DE SAINTE-MARIE-
MADELEINE, ÉGALE AUX APÔTRES

Pour mieux faire connaissance 
avec la sainte myrophore, égale aux 
apôtres, nous allons partir dans le sud, 
dans la petite ville de Saint-Maximin-la-
Sainte-Baume où, dans une magnifique 
châsse, se trouve son Vénérable Chef. 

VIE DE MARIE-MADELEINE
EN FRANCE

La vie de sainte Marie-Madeleine, 
comprenant ses années en Palestine et 
l’histoire de ses reliques en Occident, 
est racontée dans La Légende dorée de 
Jacques de Voragine (XIIIe), ouvrage lar-
gement répandu dans le monde chrétien. 
Selon ce récit, durant les persécutions 
juives contre les chrétiens en Pales-
tine, qui entraînèrent la mort de saint 
Etienne, le premier martyr, et du saint 
apôtre Jacques, « le frère du Seigneur », 
les Juifs firent monter dans une barque 
« sans gouvernail et sans voile » sainte 
Marie-Madeleine, saint Lazare, le res-
suscité du quatrième jour, saint Sidoine, 
l’aveugle-né guéri par le Sauveur, et 
saint Maximin, l’un des 72 apôtres, puis 
la lancèrent à la mer.

De par la divine Providence, la 
barque ne coula pas, mais, ballottée par 
le courant, elle finit par échouer près de 
Marseille. Saint Maximin devint le pre-
mier évêque d’Aix-en-Provence, quant à 
sainte Marie-Madeleine, elle évangélisa 
les habitants de la région. Elle convertit 
notamment le gouverneur de Marseille et 
sa femme.

Pour prier de façon plus intense, 
elle se retira dans une grotte en un lieu 
appelé jusqu’à nos jours la Sainte-Baume 

Saint-Maximin 

Marseille

Nice

Reliquaire contenant le Vénérable Chef 
de Marie-Madeleine, basilique Saint-Maximin

PARIS

Saint-Maximin,  
à 800 km de Paris, 139 km de Nice,  
73km de Marseille



43

(ou « sainte caverne » en provençal), où elle passa trente ans dans la péni-
tence. Elle reçut les derniers sacrements de l’évêque Maximin, qui l’enterra 
dans la crypte de la basilique, en demandant à y reposer lui aussi après sa 
propre mort.

La grotte et la crypte renfermant les deux sarcophages attirent 
jusqu’à aujourd’hui de nombreux pèlerins venus du monde entier. Des mi-
racles y sont accomplis en grand nombre par l’intercession de la sainte.

À première vue, il semble que nous n’ayons aucune difficulté, nous 
les orthodoxes, à admettre cette version traditionnelle, d’autant plus qu’on 
en trouve trace dans des écrits datant du VIIIe siècle, et que toute l’Eglise 
occidentale y fait complètement foi jusqu’au milieu du XVIIe.

Mais à partir de là, les avis des théo-
logiens commencent à diverger et, au XXe 
siècle, l’écrasante majorité d’entre eux 
estime avec les historiens que la présence 
de sainte Marie-Madeleine dans le sud de 
la France est une invention des ecclésias-
tiques des VIIIe-IXe siècles. 

Il nous paraît néanmoins indis-
pensable de mettre en garde contre une 
opinion répandue dans la plupart des 
textes contemporains, affirmant que 
Marie-Madeleine passa ses dernières 
années à Éphèse. Il nous est difficile 
d’en convenir, et aucun document ne 
mentionne de pèlerinage sur les pas de 
la sainte à Éphèse, ni dans l’Antiquité, ni 
au Moyen Âge, ni aux Temps modernes. 
Il n’y a aucun monument historique, 
même tardif, associé à son nom, si ce 
n’est une grotte dans laquelle elle aurait 
vécu et accompli ses exploits. Un seul et 
unique témoignage demeure au Moyen 
Âge, celui du chroniqueur français saint 
Grégoire de Tours. 

Nous n’avons pas l’intention 
d’étudier tous les arguments « pro » et 

« contra » quant à l’authenticité des reliques de sainte Marie-Madeleine. Il 
y a là matière à un autre travail ; mais nous analyserons certains épisodes 
plus en détail. Voici les faits, rapportés par la Tradition antique, qui nous 
semblent très importants. 

Le premier est la fondation par saint Cassien le Romain, arrivé à Mar-
seille au début du Ve siècle, d’un ermitage situé près de la grotte de Ma-
rie-Madeleine. 

Cassien le Romain fut le fondateur du monachisme gaulois. Son ap-
prentissage spirituel se fit en Égypte et en Palestine au Ve siècle auprès des 

Les reliques de Sainte Marie-Madeleine,
Grotte sacrée de la Madeleine à la Sainte-
Baume

saint-maximin-la-sainte-baume :  
le vénérable chef de sainte-marie-madeleine, égale aux apôtres



44LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

meilleurs représentants du monachisme[1] . Et c’est justement ici qu’il fonda 
son ermitage, bien que dans cette région de Provence, les grottes propices à 
la réalisation de son vœu fussent fort nombreuses. Son choix en cet endroit 
ne peut s’expliquer par aucune autre particularité ou circonstance.

Dans la basilique de Saint-Maximin fut construit, au Ve siècle, un très 
grand baptistère, de onze mètres de côté, énorme réservoir en pierre, ce qui 
témoigne d’une chose : les pèlerins se faisaient baptiser en masse. Dans 
l’Empire romain du Ve siècle, Saint-Maximin n’était pas un centre artisanal 
ni commercial. 

La basilique et la grotte de sainte Marie-Madeleine restèrent des 
lieux de pèlerinage durant des siècles et, à partir du Ve, la vénération y fut 
constante, si l’on exclut les VIIe-Xe siècles où, à cause des invasions arabes, 
le sud de la France fut ruiné et la vie politique et spirituelle quasi éteinte. 

Mais c’est là notre version des faits, tandis que les historiens contem-
porains discutent encore de l’endroit où sainte Marie-Madeleine fut enseve-
lie. Qui repose en ces lieux, est-ce bien elle ou pas ? 

[1] Saint Jean Cassien le Romain (360 — 435), est né en Roumanie. Issu d’une illustre 
famille, il reçut une bonne éducation. Désireux d’atteindre à la perfection spirituelle, 
il se rendit en Orient et devint moine à Bethléem. Après de nombreuses tribulations, 
passant de monastères en ermitages, il alla à Constantinople où il fut ordonné diacre 
par saint Jean Chrysostome. Arrivé en Gaule, il s’installa à Massalia (Marseille) où il 
implanta deux monastères, un pour les hommes et un pour les femmes, à l’exemple 
des monastères égyptiens, devenant ainsi le fondateur du monachisme.

La basilique sainte Marie-Madeleine à Saint-Maximin



45

En nous penchant sur le destin de l’église Sainte-Marie-Madeleine, 
nous remarquons que la foi en Christ est demeurée sur la terre de France, 
que la grâce divine ne l’a pas abandonnée. La basilique nous étonne encore 
par la beauté dont nos ancêtres ont su la parer. Elle deviendra pour nous 
aussi, de par les prières de la sainte, un chemin qui nous conduira dans les 
profondeurs du temps où nous rencontrerons une cohorte de saints et de 
grands ascètes que nous ne connaissons pas encore. Osons donc nous ex-
clamer devant ses saints restes : « Sainte Marie-Madeleine élevée au rang 
d’apôtre, prie Dieu pour nous ! » 

saint-maximin-la-sainte-baume :  
le vénérable chef de sainte-marie-madeleine, égale aux apôtres



46LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

SAINT-NICOLAS-DE-PORT EN LORRAINE : 
RELIQUES DE SAINT NICOLAS

Peu de de Russes savent qu’en France 
se trouve le deuxième lieu, après Bari, de 
vénération de saint Nicolas.

Cela tient à des raisons naturelles : 
nous avons toujours été coupés de l’Oc-
cident, essentiellement par un espace 
non-orthodoxe. La Pologne est catho-
lique, au-delà c’est l’Allemagne protes-
tante, puis encore des terres catholiques. 
Et nos rapports avec les Polonais, c’est 
connu, n’ont jamais été simples.

Bien sûr, les Russes ont voyagé en 
Occident, mais ils avaient d’autres buts. 
Comme, vivre en France, en Italie, ou 
étudier en Allemagne. Partant pour les 
lieux saints d’Orient ou de Terre Sainte, 
nos pèlerins passaient par la mer pour 
arriver à Jérusalem, jamais par l’Europe, 
ce qui explique que les lieux saints occi-
dentaux (dont la fréquentation était vive 
bien avant que la Russie ne se forme sur 

le plan spirituel) soient restés inconnus des chrétiens russes. 
Les exemples abondent dans l’histoire où lieux saints et reliques sont 

restés comme oubliés, hors du champ de vision de l’Église orthodoxe. Cela 
a même pu durer plusieurs siècles, jusqu’à ce que le Seigneur fasse soudain 
tomber le voile de ses yeux, et les lui révèle.

Saint-Nicolas- 
de Port en Lorraine 

La châsse avec les reliques de saint Nicolas

PARIS

Saint-Nicolas-de Port en Lorraine, 
322 km de Paris



47

C’est pour nous une joie et un réconfort de connaître ce lieu de vé-
nération de saint Nicolas, le deuxième en importance et le plus célèbre en 
Europe de l’Ouest, dans la petite ville de Saint-Nicolas-de-Port (8 000 ha-
bitants environ), d’autant plus qu’il n’est qu’à deux heures de transport 
de Paris, alors qu’il faut une journée entière pour se rendre à Bari. Certes, 
c’est bien là le principal lieu de vénération de saint Nicolas, mais la façon 
dont un fragment des reliques arriva à Saint-Nicolas-de-Port, dix-quinze 
ans après leur translation en Italie, nous stupéfie, comme les miracles qui 
se produisirent alors. 

Voici cette histoire.
À la fin du XIe siècle, le pieux chevalier Albert, natif de Varangé-

ville[1], s’en revenait d’un pèlerinage en Terre Sainte. Sa route passait par 
Bari, où les reliques de saint Nicolas avaient été rapportées de Myre[2] 
en 1087. Parmi les religieux qui demeuraient là, se trouvait un compa-
triote d’Albert dont le nom ne nous est pas parvenu. Voulant profiter de 
l’occasion, ce dernier décida de rentrer avec lui. Pendant qu’il faisait ses 
préparatifs, saint Nicolas lui apparut en lui enjoignant de ne pas revenir 
au pays natal sans un morceau des reliques. Le religieux attendit de se 
retrouver seul devant la châsse pour y enfoncer une baguette crochetée 
au bout, et en retira une partie du doigt. Puis, ayant caché son trésor, il se 
mit en route sans rien dire à personne de son secret. Or il arriva que le dé-
tenteur de la relique, qui avait suivi la recommandation de saint Nicolas, 
tomba malade en route et mourut. Mais avant, il put transmettre à Albert 
le morceau de doigt précieusement gardé. 

Le chevalier continua son chemin solitaire. La Tradition garde en 
mémoire quelques-uns des miracles qui l’accompagnèrent.

Un jour qu’il s’était arrêté dans une forêt pour la nuit, la chaleur le 
réveilla – les flammes l’environnaient de partout, il n’eut que le temps 
de bondir hors du feu. Toutes ses affaires brûlèrent, cependant que le sac 
était resté entier, et la relique intacte.

De retour chez lui à Varangéville, un soir qu’il dînait, Albert se re-
trouva soudain dans l’obscurité la plus complète. Pensant que le domes-
tique avait malencontreusement éteint la lampe, il l’appela. Mais celui-ci 
lui répondit que la lampe était bien toujours allumée. Il découvrit pour-
tant, un peu plus loin dans la maison, que la veilleuse placée devant la 
relique de saint Nicolas s’était éteinte. Et quand on la ralluma, Albert 
recouvrit la vue. 

Il garda quelque temps le pieux objet chez lui, le considérant comme 
sa propriété. Mais un jour, une femme gravement malade eut la révéla-
tion qu’elle devait prier devant la relique en possession du chevalier. Des 
miracles de guérison, celui-ci et d’autres, firent affluer de nombreux ma-
lades chez lui. Albert comprit qu’il fallait placer la relique dans un lieu 
accessible à la vénération de tous. 

[1] Varangéville, petite commune de Meurthe-et-Moselle près de Nancy (NdT).

[2] Myre, ville antique de Lycie, en Turquie actuelle (NdT).

saint-nicolas-de-port en lorraine :  
reliques de saint nicolas



48LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

Un monastère bénédictin avait été fondé à Varangéville au le VIIIe 
siècle, fréquenté par de nombreux pèlerins venus s’incliner devant les 
reliques de saint Gorgon. C’est là qu’Albert déposa celle de saint Nico-
las, mais l’abbé Henri († 1093), raisonnant selon des considérations hu-
maines, préféra la placer dans un autre lieu, afin qu’elle ne nuise pas à la 
renommée de son monastère et du saint qui y était vénéré. C’est pourquoi 
il fit construire une chapelle dans le petit village voisin de Port (du latin 

« portus », passage, car la Meurthe s’y rétrécissait, permettant de passer 
facilement à gué), et les reliques de saint Nicolas y furent déposées en 
1098. Dès lors les chrétiens y affluèrent, en provenance d’Allemagne, d’Al-
sace et de Lorraine. 

Le nombre de pèlerins crût rapidement, et une première église en 
l’honneur de saint Nicolas fut construite et consacrée en 1101. Il fallut ouvrir 
plusieurs auberges. Bernard de Clairvaux[3] y vint en 1153, devenant le pre-
mier des pèlerins renommés. L’église fut reconstruite et considérablement 
agrandie en 1193.

Saint Nicolas fut particulièrement vénéré comme protecteur des en-

[3] Bernard de Clairvaux (1090-1153), éminent théologien catholique, l’un des 
premiers prédicateurs de la deuxième croisade. Déclaré saint par l’Église catholique 
romaine en 1174.

Basilique de Saint-Nicolas-de-Port



49

fants, grâce au grand nombre d’actions miraculeuses dont ils furent l’objet. 
En mémoire et imitation de la grande bonté du saint, une touchante cou-
tume apparut, celle d’offrir des cadeaux aux enfants le jour de sa fête (6/19 
décembre), coutume qui perdura jusque dans les années 1970[4] .

ARGUMENTS
SPIRITUELS

L’un des plus célèbres 
miracles obtenus par l’inter-
cession de saint Nicolas, est 
la libération du sire Conon 
de Réchicourt. Parti en croi-
sade, ce seigneur de Lorraine 
fut fait prisonnier dans la ré-
gion de Gaza (en Palestine) 
et passa plusieurs années à 
se languir dans les fers. Il ne 
cessait de prier saint Nico-
las, qu’il savait toujours prêt 
à venir en aide aux pauvres 
et aux malheureux. Soudain, 
le soir du 5 décembre 1244 – 
veille de sa fête –, les portes 
de la prison s’ouvrirent et le 
prisonnier se retrouva sur le 
parvis de l’église Saint-Ni-
colas-de-Port. Quelle ne fut 
pas la surprise des fidèles 
en voyant cet homme sale 
et enchaîné ! Depuis ce jour, 
les fers du seigneur de Ré-
chicourt sont conservés dans 
la basilique. En signe de re-

connaissance pour cette libération miraculeuse, il laissa un capital pour que 
chaque année, le 5 décembre, entre 8 heures et 9 heures du soir, une proces-
sion se déroule en mémoire de l’événement.

Par la suite, saint Nicolas fit encore sortir des chrétiens de leurs prisons. 
En 1599, un soldat arriva à Saint-Nicolas-de-Port avec une jambe enchaînée 

[4] Au XVIe siècle les protestants, qui rejetaient le culte des saints, associèrent cette 
coutume à la fête de Noël. À la fin du XIXe siècle, à une époque de grand déclin de la 
foi, naquit la figure païenne du père Noël (grand-père Givre). Il nous importe, à nous 
les orthodoxes, qu’aujourd’hui encore, à Saint-Nicolas-de-Port, soient préservées les 
reliques miraculeuses de l’un des saints les plus généreux et compatissants, saint 
Nicolas, archevêque de Myre, thaumaturge.

saint-nicolas-de-port en lorraine :  
reliques de saint nicolas

Icône de saint Nicolas



50LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

et l’autre libre, ce qui lui permettait de marcher. C’est en cet état qu’il avait 
été libéré d’une geôle turque à l’intercession du saint thaumaturge, et il avait 
tenu avant toute chose à venir remercier son libérateur. 

En 1481 René II, 
duc de Lorraine, com-
mença l’édification de 
l’église que l’on voit 
actuellement, en recon-
naissance à saint Nico-
las pour son aide dans 
la délivrance de Nancy 
occupée par les armées 
de Charles le Témé-
raire, duc de Bourgogne. 
La nouvelle église fut 
consacrée en 1560.

Le petit village 
inconnu de Saint-Ni-
colas-de-Port se trans-
forma au XVIe siècle en 
ville florissante, peu-
plée de près de dix mille 
habitants. Mais, catho-
liques, ils souffrirent 
de la Réforme[5] et des 
guerres qu’elle entraî-
na. Le 11 novembre 
1635, durant la guerre 
de Trente Ans, la ville 
fut pillée, les habitants 
massacrés, l’église brû-
lée. Sur deux mille mai-
sons, il n’en resta que 
quarante-cinq. Mais 
même après la recons-
truction du sanctuaire, 
la ville ne se releva pas 

des conséquences désastreuses de la tempête protestante. Le pèlerinage 
ne retrouva jamais plus ses dimensions d’antan.
[5] La Réforme, dans les années 1520-1530, est un vaste mouvement, complexe par 
son contenu social et sa composition, qui a pris la forme d’une lutte religieuse contre 
le catholicisme. S’il prit fin en 1555 avec la paix d’Augsbourg, il repartit de plus belle 
durant la guerre de Trente Ans (1618-1648), première guerre européenne entre deux 
grandes coalitions : le bloc des Habsbourg (Autriche et Espagne, Saint-Empire romain 
germanique, République des Deux Nations), et leurs opposants, qui s’appuient sur la 
France, la Suède, la Russie et le Danemark.

Vénération de la relique de saint Nicolas



51

Durant la Première Guerre mondiale, la ligne de front ne passait qu’à 
quelques kilomètres de Saint-Nicolas-de-Port, mais l’église ne subit pas de 
dommages. Durant la Seconde, par contre, les bombardements du 18 juin 
1940 firent de tels dégâts que sa reconstruction ne s’acheva qu’en 1950. Et 
le 25 juin 1950, le pape Pie XII lui conféra le statut de basilique[6].

Durant les vingt-cinq dernières années, il ne s’est pratiquement 
rien fait en matière de restauration. Les pèlerinages étaient au point mort. 
Les autorités locales, propriétaires juridiques de la basilique, n’avaient as-
sez de moyens pour remettre en état cet énorme ensemble et l’entrete-
nir. La Commission supérieure des monuments historiques avait déjà une 
quantité de bâtiments en souffrance. La basilique se détériorait à vue d’œil.

Mais un événement survint qui allait radicalement changer son des-
tin. Le 1er mars 1980 mourut à New York Camille Croué-Friedman, née en 
1890 à Saint-Nicolas-de-Port. Partie en Amérique à l’âge de seize ans, elle 
y fit, comme on dit, une belle carrière. Lors d’une croisière en Méditerra-
née en 1932, le bateau sur lequel elle se trouvait, coula et elle fit partie du 
petit nombre des rescapés. Persuadée qu’elle devait son salut à sa dévotion 
envers saint Nicolas, elle fit don d’un vitrail à l’église et continua ensuite à 
envoyer de grosses sommes d’argent. 

Elle revint en France pour la dernière fois en 1975 et se désola de 
l’état d’abandon dans lequel était la basilique. En 1976 la bienfaitrice fit 
un legs qui octroyait la majeure partie de sa fortune (7 millions de dollars) 
à l’évêché de Nancy afin de reconstruire la basilique et de lui rendre sa 
beauté première. 

Ainsi ce lieu saint connut à la fin du XXe siècle une nouvelle page de 
son histoire. Depuis la chute des frontières du bloc de l’Est, le nombre d’or-
thodoxes s’accroît sans cesse en France, et en particulier en Alsace et en 
Lorraine, venus de Russie, d’Ukraine, de Serbie, de Roumanie. Pas moyen 
de garder le sanctuaire sous le boisseau : des orthodoxes commencèrent 
d’abord à y venir individuellement, puis par petits groupes de pèlerins. En 
1998, le 5 décembre, en la veille de la fête du saint, une procession vit le 
jour qui devint régulière, annuelle. Comme pour les lieux saints de Terre 
Sainte, et en s’inspirant de la vénération de saint Nicolas à Bari, on instaura 
des offices orthodoxes à date fixe, avec hymnes acathistes, célébration de 
la liturgie devant les reliques de l’élu de Dieu. Saint Nicolas continue de 
rassembler ses enfants de France, d’Allemagne, de Belgique, mais aussi de 
Russie, de Serbie, de Roumanie… 

Ce nouveau lieu de vénération de saint Nicolas, auquel nous ne 
nous attendions pas, nous met du baume à l’âme. Aux paroles d’Alexandre 
Pouchkine, « Le bonheur était si proche, si possible[7] », j’ajouterai qu’en 
effet il est parfois bien plus près qu’on ne l’imagine, il suffit d’ouvrir les 

[6] Dans la tradition catholique, sont nommés basiliques des lieux de culte de grande 
dimension qui abritent le corps d’un saint ou une relique insigne.

[7] Citation tirée d’Eugène Onéguine, 1833, mise dans la bouche de l’héroïne principale, 
Tatiana (NdT).

saint-nicolas-de-port en lorraine :  
reliques de saint nicolas



52LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

yeux. Ici, à l’étranger, dans un environnement qui n’est pas le nôtre, nous 
autres orthodoxes commençons parfois à nous attrister de ne pouvoir 
retourner en arrière, ni voir la vie se déployer plus heureusement. Et puis il 
y a nos enfants, nos conditions matérielles qui n’évoluent pas comme nous 
le souhaiterions… Et soudain, face à ces situations sans issue, des amis se 
présentent à nous, oui vraiment des amis, j’insiste là-dessus, nos saints 
chrétiens avec leurs lieux sacrés, qui sont nos aides les plus proches et les 
plus efficaces.



53

CONCLUSION

Maintenant que les lieux saints de France s’ouvrent aux orthodoxes, au 
fur et à mesure que leur histoire et leur signification sont mieux connues, 
de plus en plus de croyants en Russie souhaitent venir en pèlerinage. J’es-
père que notre récit y contribuera pour une bonne partie. Si, par exemple, 
on veut connaître la Russie, il vaut mieux ne pas aller à Moscou, ville im-
mense dont on a bien du mal à démêler quelles sont les racines. Il est pré-
férable d’aller dans une petite ville, en province, dans ses profondeurs. Eh 
bien, en découvrant que le Chef de saint Jean-Baptiste se trouve à Amiens, 
on apprend beaucoup de choses sur l’histoire du lieu à qui échoit un tel 
honneur, sur la Picardie. Le célèbre écrivain Jules Verne, en particulier, tra-
vailla et vécut toute sa vie à Amiens ; la cathédrale, dépositaire de cette 
relique, fut construite comme devant, par sa beauté et ses proportions 
(elle est plus grande que Notre-Dame de Paris, au cœur de la capitale), être 
digne du trésor qu’elle abritait, et ce, dans une ville dont la population ne 
dépassait pas dix ou quinze mille habitants. 

À l’époque actuelle, nous les orthodoxes ne construisons en France 
que de petits lieux de culte et c’est tout juste si nous n’officions pas dans 
des garages ou des caves. 

Pèlerinage à Turin pour la vénération de la sainte Tunique 2015



54LES LIEUX SAINTS DE CHRÉTIENTÉ EN GAULE (FRANCE) 
MIRACULEUSEMENT REDÉCOUVERTS PAR LES RUSSES ORTHODOXES

Comment se fait-il que le Vénérable Chef du Précurseur se trouve dans 
une si petite ville ? Il y a sûrement des explications. Imaginons que toutes les 
reliques soient concentrées en un seul endroit. Comme nous nous sentirions 
désolés et tristes de ne pas pouvoir vivre à côté ! 

Vivant en France, nous disposons du Chef de saint Jean-Baptiste à 
Amiens, à cent cinquante kilomètres de Paris, ou encore des reliques de saint 
Antoine le Grand, à six cents kilomètres de Paris et à cinquante de Grenoble. 
Où qu’on se trouve en France, ou presque partout, on peut bénéficier d’une 
immense consolation spirituelle dans un lieu saint qui remonte aux pre-
miers temps, d’avant la séparation de l’universelle Église orthodoxe. Dès le 
Ve siècle, en prologue au premier code de lois, dit « Loi salique », les Francs 
avaient déclaré : « Vivat Christus qui Francos diligit » – « Gloire au divin 
Christ qui aime les Francs ! » Que ces mots prononcés par les guides éclairés 
de la Gaule soient la clé qui nous ouvre les portes du monde occidental. Nous 
croyons que leur aide ne nous fera pas défaut si nous leur adressons nos 
prières : « Tous les saints de la Gaule, priez Dieu pour nous ! » 



55Чудо обретения православных святынь

Le prêtre Nicolas Nikichine a été le fondateur et le pre-
mier directeur du Centre de pèlerinage du diocèse de 
Chersonèse, affilié au Patriarcat de Moscou. Il a égale-
ment été le recteur de la communauté orthodoxe de 
Saint-Nicolas à Saint-Nicolas-de-Port en Lorraine. 

Le père Nicolas est lauréat de la faculté de mécanique 
et mathématiques de l’Université d’État de Moscou. Ar-
rivé à Paris, il a été diplômé de l’Institut de théologie 
orthodoxe Saint-Serge et a fait des recherches sur les 
lieux saints. Il a mis au point une méthodologie en ce 
domaine, grâce à laquelle il a pu s’assurer et convaincre 
l’Église orthodoxe, par exemple, de l’authenticité de la 
Couronne d’épines du Sauveur. 

CENTRE DE PÈLERINAGE DU DIOCÈSE DE CHERSONÈSE

Le Centre a été fondé il y a plus de 20 ans. Sa création a été 
marquée par le premier service de liturgie orthodoxe devant 
les premières reliques de France réinventées par les orthodoxes, 
celles de la sainte impératrice Hélène, égale aux apôtres, 
en 1997.

Le père Nicolas Nikichine a été 
le directeur du Centre de pèlerinage 
du diocèse de Chersonèse à Paris 
(France) jusqu’à son décès en avril 
2021. 

Inna Botcharova, directrice adjointe 
du Centre de pèlerinage

CONTACTS
Si un groupe de pèlerins est intéressé pour 
faire un pèlerinage en France, notre Centre vous 
propose ses services pour l’organiser.

Site du Centre : https://palomnikfr.com/sacr/
Contact du Centre : palomnik.fran@gmail.com



SOMMAIRE

LES LIEUX SAINTS MIRACULEUSEMENT  
REDÉCOUVERTS PAR LES ORTHODOXES.................................................... 3

PARIS : ÉGLISE SAINT-LEU-SAINT-GILLES :  
LES RELIQUES DE SAINTE HÉLÈNE............................................................10

PARIS : CATHÉDRALE NOTRE-DAME DE PARIS :  
LA COURONNE D’ÉPINES DU SAUVEUR.................................................... 19

ARGENTEUIL : LA TUNIQUE DU SEIGNEUR............................................... 26

CHARTRES : LE VOILE DE LA VIERGE........................................................ 29

AMIENS : LE VÉNÉRABLE CHEF DE SAINT JEAN LE PRÉCURSEUR.......... 33

LOCHES (VAL DE LOIRE) :  
LA CEINTURE DE LA TRÈS SAINTE MÈRE DE DIEU................................... 37

PARIS : ÉGLISE DE SAINTE-MARIE-MADELEINE,  
ÉGALE AUX APÔTRES................................................................................. 39

SAINT-MAXIMIN-LA-SAINTE-BAUME : LE VÉNÉRABLE CHEF DE 
SAINTE-MARIE-MADELEINE, ÉGALE AUX APÔTRES............................... 42

SAINT-NICOLAS-DE-PORT EN LORRAINE :  
RELIQUES DE SAINT NICOLAS................................................................... 46

CONCLUSION.............................................................................................. 53

CENTRE DE PÈLERINAGE DE PARIS........................................................... 55


